
Antoine Leperlier, l’intempes0f 

Quand, mûr d’âge et mûr dans son art, l’ar3ste se retourne et rassemble son œuvre en3er, il 
le considère comme un objet étrange, tente d’en saisir les métamorphoses, d’y lire ce qu’il 
fut et n’est plus, mais aussi d’y saisir la permanence – ce qu’il n’a jamais cessé d’être, de 
chercher, d’exprimer. C’est tout le sens d’une monographie. Plus libre que jamais, en pleine 
possession de son art, il se sait aussi plus proche de la fin que du début. Moment tragique, 
car le voilà pris dans un étau entre avenir et passé : au moment même où l’urgence à créer le 
presse plus ardemment, il réexamine les œuvres des décennies écoulées et s’interroge sur 
leur postérité.  

Et, écartant telle pièce, choisissant telle autre, en proie à l’incer3tude, il exprime deux 
choses simultanément. Au public, il dit : « Voilà ce que j’ai accompli » ; peut-être même : 
« Voilà qui je suis, voilà ma vie même. » Mais, dans le secret du cœur, au revers des prix et 
honneurs, une voix lancinante lui laboure la conscience : « Quelle est la valeur de tout cela ? 
Tout cela a-t-il  compté ? Tout cela durera-t-il ? Est-ce que cela, qui est ma vie même, en 
valait la peine ? »  

C’est l’œuvre d’une vie qu’Antoine Leperlier invite à parcourir, à travers la centaine de pièces 
qu’il a considérées les plus saillantes, les plus fortes. Ce faisant, il nous demande – et, en 
par3culier, à ceux qui ne sont guère familiers du con$nent oublié qu’est l’art contemporain 
en verre – un effort par3culier.  

En effet, à travers sa carrière, le matériau verre semble avoir des3né Antoine Leperlier à des 
espaces d’exposi3on le plus souvent à la marge du milieu de l’art, des ar3stes et des modes 
qui font l’histoire de l’art telle qu’elle est couramment contée. Songeons que, lorsqu’il 
commence sa carrière au tournant des années 1970-1980, le Centre Georges-Pompidou 
vient d’ouvrir (1977) et les fonds régionaux d’art contemporain apparaissent dans la foulée 
(1982), alors que le monde de l’art contemporain est quasi exclusivement parisien. Dans les 
années 1980, tandis que le « monde du verre » se structure en France, soutenu par un 
certain nombre de galeries qui se spécialisent, les ins3tu3ons culturelles d’État optent pour 
certaines orienta3ons esthé3ques : qu’on les qualifie de (post)conceptuelles, 
duchampiennes ou postmodernes, celles-ci partagent avec le monde financier et les grandes 
salles de vente le monopole de la défini3on de l’« art contemporain ». Entre, d’un côté, des 
tendances expérimentales donnant primauté aux performances, vidéos, installa3ons, mais 
aussi un paradigme postmoderne fait d’ironie, de ludisme et de détournements et, de 
l’autre, les démarches des ar3stes du verre, l’écart est immense. Car, indissociable d’un 
travail technique sur le matériau, l’art contemporain en verre qui s’affirme est plus proche du 
paradigme moderne, formaliste, que du postmodernisme. Il y a comme un décalage 
horaire... de quelques décennies. Et cela est dû au matériau lui-même, dont les possibilités 
plas3ques sont restées inexplorées du monde de l’art – le seul Grand Verre de Marcel 



Duchamp ne cons3tuant pas un précédent à lui seul.  

C’est par rapport aux courants et ar3stes promus par les ins3tu3ons qu’il faut comprendre la 
singularité de l’art d’Antoine Leperlier, en complète contradic3on et resté donc hors radar. 
Tout au long des années 1980-1990, alors que la bureaucra3e culturelle impose les 
orienta3ons qui définiraient ce que l’« art contemporain » est, son œuvre se caractérise non 
par la parodie et la farce, mais par une certaine austérité hiéra3que ; non par le 
détournement ironique de l’histoire de l’art et de l’imagerie consumériste, mais par 
l’hommage ; non par le registre performa3f, mais par le symbolique ; non par le « principe 
d’équivalence » de Robert Filliou (« Il est équivalent qu’une œuvre soit bien faite, mal faite 
ou pas faite »), mais par le faire ; non par la prédominance du concept et de l’inten3on, mais 
par la dialec3que faire-penser qui se manifeste dans l’objet ; non par le contexte qui confère 
statut d’œuvre, mais par l’autonomie affirmée d’œuvres qui con3ennent en elles-mêmes ce 
que Jean-Philippe Domecq a nommé leur « réserve d’effets » ; non par le « déjanté » ou le 
« décalé » fatalement oiseux, mais par une mélancolie rêveuse ; non par la rupture comme 
programme obligé et le culte d’une « nouveauté » toujours plus insignifiante, mais par une 
fidélité au passé qui oblige et par la con3nua3on – non la répé33on – de l’histoire. En 
somme, à tout point de vue, l’art d’Antoine Leperlier est intempes$f. 

Apprécier son art requiert de s’abstraire des cadres familiers de l’art contemporain, de 
surmonter le préjugé raiachant le verre à l’ar3sanat, à la décora3on, aux mé3ers d’art. Bien 
sûr, le savoir-faire 3ent une place fondamentale dans son art – Antoine Leperlier n’a d’ailleurs 
pas été fait, en 1994, « maître d’art » sans raison –, mais en tant qu’il condi3onne 
l’épanouissement d’un imaginaire et d’une esthé3que plas$ques. Au fond, l’enracinement 
est double : dans les mé3ers d’art par la technique et le matériau, mais dans les arts 
plas3ques par ses références à l’histoire de l’art – des pyramides an3ques aux avant-gardes 
modernes, surréaliste et Bauhaus imaginiste en premier lieu, mais aussi, plus surprenante, 
Marcel Duchamp. Cependant, au contraire de maintes avant-gardes, pas de tabula rasa mais 
un rapport au passé amoureux, mélancolique, onirique, manifeste dans la majeure par3e de 
son œuvre.  

Contre « la mécanisa0on de la vie » 

Quand, à la fin des années 1970, après ses études, il lui faut se choisir un avenir, Antoine 
Leperlier se souvient : 

Dans mes lectures de Cobra et ce qui tournait autour – Les lèvres nues , les revues de i

l’Interna3onale situa3onniste, ces revues invendues qu’on pouvait encore acheter 
chez les libraires du Quar3er La3n – j’étais tombé sur un texte d’Asger Jorn et j’y avais 
lu, en forme de slogan : « Retournons à l’ar3sanat pour combaire la mécanisa3on de 



la vie. »  

S’il dessinait et peignait, c’est cependant une autre voie qu’il choisit, retournant dans l’atelier 
à l’abandon de son grand-père, François Décorchemont, disparu quelques années plus tôt 
(1880-1971). Il se plonge dans les notes de son aïeul, à la recherche de ses secrets de 
fabrica3on. Peintre impressionniste tardif, celui-ci était aussi un ingénieux bricoleur qui 
réinventa la pâte de verre. Il ne s’agit pourtant pas pour le jeune Antoine de se faire ar3san. Il 
s’agit plutôt d’un « retour dialec3que à l’ar3sanat et à l’atelier pour récupérer le faire dans 
l’art ; pour créer de l’art avec d’autres moyens ». Un choix qui n’est alors que l’abou3ssement 
d’une réflexion développée durant les années 1970 alors qu’il est étudiant, entre philosophie 
à Tolbiac, Arts plas3ques (Paris 1-Panthéon Sorbonne) et École du Louvre : 

Retourner, certes, à une pra3que manuelle, mais en intégrant mon histoire, mes 
études et les cri3ques que je faisais déjà de la complicité de l’art contemporain 
naissant avec le mode de produc3on capitaliste. J’avais d’ailleurs réalisé un mémoire 
de maîtrise sur le pop art et la publicité en tant que complicité dans la construc3on 
esthé3que de la vie quo3dienne. J’ai fait des études essen3ellement pour creuser 
ceie ques3on, se souvient-il.  

Quand il ranime l’atelier du grand-père pour expérimenter, loin de Paris et de ses modes 
ar3s3ques, c’est dans un no man’s land ar3s3que qu’Antoine Leperlier pénètre alors. Si son 
frère É3enne le rejoindra progressivement et se lancera vraiment en 1980, c’est seul que 
débute Antoine à la fin des années 1970, sans avoir connaissance de l’existence d’autres 
ar3stes travaillant le verre. Dans son atelier hors du monde, il avance d’abord dans 
l’inconnu : sans galerie, sans marché, sans public et sans pair.  Il faudra aiendre 1982, pour 
que son travail et celui d’É3enne soient découvert et reconnus au sein du marché du verre 
naissant, d’abord à l’échelle na3onale, grâce aux galeries Sarver, Capazza, ou Lechaczynski, 
puis interna3onale, à par3r du mitan des années 1980, grâce aux galeries Heller, à New York, 
et Habatat, à Miami et Detroit. 

Mais avant cela, au tournant des années 1970-1980, pour tout via3que ar3s3que, il ne peut 
s’appuyer que sur le travail pionnier du grand-père et l’encouragement d’Asger Jorn à 
retourner à une pra3que manuelle – à un moment où, dans le sillage de l’esthé3que 
analy3que, de l’art conceptuel et des formes postmodernes de l’art, les a>tudes deviennent 
forme  et le faire en même temps que l’objet sont dévalués par la cri3que et les ins3tu3ons ii

dominantes de l’art contemporain. 

Ce des3n de l’art – en vérité, celui des avant-gardes qui, trop souvent, prétend incarner l’art 
tout en3er – dans les sociétés capitalistes avancées semble, à quelques décennies de recul, 
préfigurer puis accompagner la ter3arisa3on de l’économie, c’est-à-dire l’essor des services 
au détriment des mé3ers – ar3sanaux ou industriels – détruits par le Progrès et la 



mondialisa3on. Une destruc3on qui implique chez l’individu, à large échelle, une 
dépossession de ses facultés à produire du tangible, à agir matériellement sur le monde.  

À mesure que ceie libéralisa3on de l’économie démantèle les industries, la faisant évoluer 
vers le commerce des idées, des données et des services, se crée un monde de l’abstrac3on. 
Un monde dualiste aussi, séparant le mode de produc3on en deux : l’ingénierie se situant en 
Occident, tandis que la produc3on se délocalise ailleurs. C’est sur ceie même abstrac3on, et 
sur ce même dualisme, que l’art contemporain mondialisé et dominant a instauré son 
esthé3que. Ses valeurs reposent sur le primat du concept et sur une produc3on déléguée à 
des exécutants, dans le contexte d’une division des tâches et d’un système de hiérarchies de 
valeurs qui considère la pensée comme supérieure à sa matérialisa3on. 

Au contraire, Antoine Leperlier, qui cul3ve une opposi3on consciente à ce « système de 
l’art », revendique quant à lui les préroga3ves conjointes de l’esprit et de la main, associant 
la pensée et le faire, la rêverie et la réalisa3on, l’inten3on et sa mise en forme. L’enjeu est la 
reconquête d’une par3e de son autonomie dont la ter3arisa3on a dépossédé l’homme 
moderne, par l’affirma3on d’une prise sur le monde, par un rapport de par3cipa3on : un 
rapport gouverné non par l’usage des choses et le commentaire, mais par la dialec3que de 
l’imagina3on et de la sensibilité dans la transforma3on du matériau. Le sociologue Richard 
Sennei a d’ailleurs bien montré qu’« il entre dans le faire une part de réflexion et de 
sensibilité ». Loin de l’idée d’une imagina3on d’autant plus libre que déprise de toute 
contrainte d’appren3ssage d’un savoir-faire, il y a « que l’intelligence technique se développe 
à travers les forces de l’imagina3on  ». iii

Loin de la « dé-défini3on de l’art  », d’une déconstruc3on perpétuellement reconduite de ce iv

qui le définirait, le matériau verre exigeait au contraire une construc$on, ayant si peu 
d’antériorité dans l’histoire de l’art – et une place si marginale – que tout restait à faire. 
Qu’importe, alors, si la créa3on en verre a avancé sur le terrain de probléma3ques modernes 
au moment où le postmodernisme les avait déjà surmontées et balayées : puisque ceie 
histoire restait, en large mesure, à écrire. Voilà ce qu’il faut avoir à l’esprit en considérant l’art 
d’Antoine Leperlier. 

Loin des préoccupa3ons conceptuelles et défini3onnelles des dernières avant-gardes des 
années 1970, les œuvres d’Antoine Leperlier s’inscrivent dans l’héritage des « objets à 
fonc3onnement symbolique » de Salvador Dalí et des surréalistes ou, aussi paradoxal que 
cela paraisse... de Marcel Duchamp. Dans les Entre$ens avec Pierre Cabanne, n’affirmait-il 
pas, interrogé sur son Grand Verre : 

Comme je trouvais qu’on pouvait faire l’ombre portée d’une chose à trois dimensions, 
un objet quelconque – comme la projec3on du soleil sur la terre fait deux dimensions 
–, par analogie simplement intellectuelle je considérais que la quatrième dimension 



pouvait projeter un objet à trois dimensions, autrement dit que tout objet de trois 
dimensions, que nous voyons froidement, est une projec3on d’une chose à quatre 
dimensions que nous ne connaissons pas . v

Ces propos éclairent, ô combien, la démarche poé3que d’Antoine Leperlier – et jusqu’au 3tre 
de ses séries d’Ombres portées, Ombres simultanées et d’Ombres d’un instant (années 
1990-2000) : le verre permeirait de fixer l’ombre en trois dimensions d’un monde en quatre 
dimensions. Une quatrième dimension qui n’est autre que le temps, lequel, sous ses divers 
aspects (la mémoire, l’instant, la finitude...) est le thème central de son œuvre. 

Comme un rêve de verre 

Dans un geste sommaire, nous pourrions diviser l’œuvre d’Antoine Leperlier en deux grandes 
périodes : du début des années 1980 aux années 2012-2015, un travail dominé par la 
figura3on, les symboles, les mots, dont la forme est maîtrisée, sophis3quée et qui évoque les 
thèmes de la mémoire, du temps, de la mort ; puis, à par3r de 2012, une place croissante 
accordée au jeu libre des couleurs (série Flux et fixe). S’é3rant sur trois décennies, la 
première période, qui compte plusieurs phases et séries, paraît constamment dialoguer avec 
le passé de l’art.  

Quand bien même elles ont parfois pu se penser comme révolu3onnaires, en rupture avec 
l’objet, la marchandise, la fausse beauté publicitaire ou la culture bourgeoise, la succession 
d’avant-gardes modernes des « Trente Glorieuses » ressemble à la logique même du 
capitalisme, qui sans cesse renouvelle ses marchandises, les nouvelles rendant caduques les 
précédentes et bientôt supplantées à leur tour. L’art d’Antoine Leperlier évoque plutôt 
l’a{tude du « moderne an3moderne » Pier Paolo Pasolini, qui revendiquait la « scandaleuse 
force révolu3onnaire du passé » et écrivait :  

Je suis une force du passé. 
À la tradi$on seule va mon amour. 
Je viens des ruines, des églises, 
des retables, des bourgs 
abandonnés sur les Appennins ou les Préalpes, 
là où ont vécu mes frères. 
 […] 

Et moi, fœtus adulte, plus moderne 
que tous les modernes, je rôde 
en quête de frères qui ne sont plus . vi

Faut-il rappeler encore que Nietzsche, intempes3f revendiqué, invitait à « meire l’épaisseur 



de trois siècles entre soi et le monde » ou que la fascina3on des socialistes William Morris ou 
Piotr Kropotkine pour les guildes ar3sanales du Moyen Âge ? Seul le « complexe d’Orphée  » vii

des progressistes contemporains – ô combien nombreux dans le milieu de l’art – empêche de 
saisir ceie dimension ressourcière, parfois même révolu3onnaire du passé. 

Indifférent aux modes et considéra3ons du temps, son art développe une poé3que de la 
mémoire, ressemble à un musée in3me, une collecte d’objets et de formes 3rées de 
l’histoire de l’art autant que de l’anecdote personnelle. Un rapport au passé non belliqueux, 
mais mélancolique – et non nostalgique –, et qui se confond autant avec le rapport au 
matériau verre qu’avec l’histoire familiale. 

Issu d’une généalogie d’ar3stes, dont un sculpteur assistant de Jean-Léon Gérôme, Antoine 
Leperlier se souvient avoir grandi entouré d’œuvres, citant même une peinture de Mary 
Cassai ou un dessin de Victor Hugo. Surtout, dès l’enfance, il fréquente l’atelier du grand-
père, d’autant chargé de mystère et d’enchantement que celui-ci ne révèle pas ses secrets de 
fabrica3on. Toute l’enfance et l’adolescence d’Antoine Leperlier sont nourries d’émois 
esthé3ques, de sorte que c’est naturellement qu’il en est venu au dessin et à la peinture. Et 
quand, à la fin des années 1970, il retourne aux fours du grand-père, il s’inscrit dans une 
histoire familiale. Un lien de fidélité, de con3nua3on, qui se redouble de celui qu’il s’est 
choisi, avec le surréalisme, sous le soleil d’André Breton, autre source nourricière de son art. 

C’est à ceie double lumière qu’il faut apprécier les objets déroutants qui se succèdent au fil 
des années 1980, 1990 et 2000. Œuvres dont la séduc3on, peut-être immédiate, ne s’épuise 
pourtant pas aussitôt. Formes et symboles sont familiers et cependant, quelque chose 
échappe au saisissement. À la mémoire, à la célébra3on ou à la commémora3on de quoi 
sont dédiés ces ex-votos, temples, cabinets ? Statue mu3lée de saint Sébas3en, vanités au 
crâne, Bocca di Leone du Palais duccal de Venise, natures mortes, pyramide, estampe 
éro3que d’Utamaro, extrait de L’Enfer de Dante, mais aussi tortues, lièvre écorché, corbeilles 
de fruits ou boies d’asperges amollies à la façon de l’horloge dalinienne : que disent ces 
symboles ? 

Héri3er de l’objet surréaliste, du collage, des peintures oniriques d’Yves Tanguy ou Giorgio de 
Chirico, et même – oui, oui – de Why Not Sneeze, Rose Sélavy ? de Marcel Duchamp, l’art 
d’Antoine Leperlier n’appelle pas ce déchiffrement ra3onnel à quoi nous ont habitués les 
installa3ons-rébus de l’art ins3tu3onnel et leurs « modes d’emploi » (ainsi qu’Yves Michaud 
nomme, avec ironie, les textes d’exposi3on). Plutôt que céder à la tenta3on de sur-signifier, 
de décrypter chaque symbole ou forme comme signifiant quelque chose, il faut recevoir son 
art comme une esthé3que du fragment, pareille au désordre d’images du rêve ou aux 
souvenirs précis mais isolés qui forment une mémoire. Le passé n’est toutefois pas fé3chisé, 
qui a, certes, à ses yeux, « fondamentalement de la valeur, mais pas plus que l’avenir. Je le 
prends en compte et m’en nourris sans complexe, tout simplement. » 



Cristalliser l’immatériel 

Si l’art d’Antoine Leperlier avait jusqu’alors le hiéra3sme de stèles, affichant des inscrip3ons 
savantes et poé3ques, des figures et symboles, à par3r de 2012, puis surtout 2015, il a pris 
un tournant. S’il poursuit sa médita3on tragique sur la fuite du temps, la mortalité, 
l’insaisissable, autant qu’il affirme la mesure de l’homme face à la matérialité du monde et 
ses limites, c’est avec des moyens autres – traduisant peut-être même un rapport autre à ces 
thèmes chers. Il est vrai que ceie période est marquée par une succession de deuils. « J’ai 
longtemps vécu l’art comme une conjura3on de la mort, mais le temps passant, la retenue 
n’est plus de mise et vient alors la tenta3on – nietzschéenne – de dire “oui”. »  

Le dess(e)in, la forme préméditée disparaissent ; ce sont les couleurs qui explosent. Le travail 
est à la fois plus complexe techniquement, plus long avec plusieurs cuissons, mais 
l’interven3on est plus courte, plus rapide. Il s’agit, explique-t-il, à travers des procédures 
pensées à ceie fin, de donner toute sa place au hasard. Et, si son art con3nue à exprimer 
une préoccupa3on sur le temps, c’est en par3culier sur l’instant, l’instantané : il entend 
accueillir l’inaiendu. À par3r des séries Chair et Os et surtout Espace d’un instant, la forme 
est plus dépouillée, exprimant un lâcher-prise, un « laisser advenir », dans les termes de Carl 
Gustav Jung. Tout comme Marcel Duchamp voulait meire le « hasard en conserve », il 
s’efforce à figer un éclat du temps, un instant du matériau qui ne réponde à aucune pensée 
ordonnatrice. Ses pièces aieignent désormais à ceie beauté qu’André Breton disait 
« explosive-fixe, magique-circonstan$elle ». 

Beauté « explosive » soudain figée, en effet, essor du matériau dont l’ar3ste ne peut prévoir 
les capricieuses dispersions, seulement en encadrer, en propi3er l’avènement puis 
l’accueillir : giclées, bulles, érup3ons, dilu3ons qui paraissent n’être plus pigments et verre – 
mais huile dans l’eau, linges humides et claquant au vent, nuages crevés, poussières en 
suspens, chaos originel, « heureux hasard [qui] ne s’adresse qu’à ceux qui savent l’aiendre, 
n’a de sens que quand il est révélé comme tel, parce qu’on le sait et qu’on l’aiend », 
commente l’ar3ste, sur les traces du « hasard objec$f » cher à André Breton.  

Dépris de l’illusion d’une maîtrise ra3onnelle, plus sensuel et sugges3f que cosa mentale, son 
art dit à présent l’accepta3on de ce qui advient, l’imprévisible beauté que fait surgir et fige 
enfin le matériau : beauté comme gratuite, sans plus de raison ni mo3f qu’un ciel au 
crépuscule. L’œuvre alors témoigne moins d’une impuissance ou d’une capitula3on devant le 
temps invincible, mais d’un amor fa$. 

Le devenir et l’enfance retrouvée 



Reprise notamment par Friedrich Nietzsche, la maxime de Pindare « Deviens qui tu es » laisse 
penser la connaissance de soi comme une archéologie de l’être – comme s’il s’agissait de 
retrouver quelque noyau enfoui, dépouillé des volontés démonstra3ves (se prouver, prouver 
aux autres sa légi3mité...) : un noyau qui serait l’enfance. 

« Le génie n’est que l’enfance retrouvée à volonté, l’enfance douée maintenant, pour 
s’exprimer, d’organes virils et de l’esprit analy3que qui lui permet d’ordonner la somme de 
matériaux involontairement amassée », écrivit Charles Baudelaire dans Le Peintre de la vie 
moderne. Quant à Nietzsche, à travers son Zarathoustra, il imaginait, après la première 
métamorphose de l’esprit en chameau – celui qui se charge de l’obéissance à des valeurs 
morales –, puis celle du chameau en lion – dont le « non » souverain est celui de la révolte 
contre les idoles et valeurs tradi3onnelles –, celle du lion en enfant : « L’enfant est innocence 
et oubli, un renouveau et un jeu, une roue qui roule sur elle-même, un premier mouvement, 
une sainte affirma3on. » 

C’est ceie enfance – jeu, innocence, oubli – que manifeste la dernière période d’Antoine 
Leperlier. Il y entre un abandon, le jeu libre et l’oubli de toute volonté de contrôle, de 
maîtrise, d’ordre. Majestueux et sévère jusqu’alors, son art alors gagne en légèreté, en grâce. 
À par3r de la série Flux et fixe, puis plus neiement avec Chair et os, l’ar3ste retrouve le 
magma de formes organiques, libres, folâtres de ses peintures et dessins de jeunesse. 
Comme si remontaient des profondeurs, des disposi3ons enfouies, vivifiées par l’expérience. 
C’est l’art comme « fenêtre sur le chaos », comme l’a suggéré Cornélius Castoriadis : 

Car ce que l’art présente, ce ne sont pas les Idées de la Raison, mais le Chaos, l’Abîme, 
le Sans Fond, à quoi il donne forme. Et par ceie présenta3on, il est fenêtre sur le 
Chaos, il abolit l’assurance tranquillement stupide de notre vie quo3dienne, il nous 
rappelle que nous vivons toujours au bord de l’Abîme – ce qui est le principal savoir 
d’un être autonome et qui ne l’empêche pas de vivre […] . viii

Ceie jeunesse paradoxalement retrouvée dans son œuvre de la maturité, rappelle les 
réflexions du romancier et essayiste Dominique Fernandez sur « le mystère de l’œuvre 
ul3me ». « La no3on d’“œuvre ul3me” n’est pas liée à l’âge : elle est liée au besoin éprouvé 
par le créateur de dire, avant de mourir, ce qui lui 3ent le plus profondément à cœur. Et qui, 
souvent, va à contre-courant de ce qu’il a dit jusqu’alors . »  ix

Ceie quête se manifeste plus neiement dans les dernières séries, Espace d’un instant, puis 
les Vedute interne (« vues intérieures »), triomphe de la couleur, à la fois parachèvement du 
travail du jeune Leperlier qui préféra abandonner la peinture, et hommage et prolonga3on 
du grand-père coloriste . Profondeur d’espaces inconnus, sans discours ni jus3fica3on : dans x

ces tableaux en trois dimensions, les matériaux jubilent. Ceie légèreté, c’est « l’enfance 



retrouvée », une forme de sagesse dont parle le philosophe Sylvain Por3er dans son 
commentaire du Fragment 130 de Héraclite, « Le temps est un enfant qui joue en déplaçant 
des pions  ».  xi

Intempes3f, l’art d’Antoine Leperlier exprime de façon croissante un refus de la toute-
puissance et de la maîtrise de l’ingénieur surplombant, esprit comme désincarné dominant 
la ma3ère, mais aussi une disposi3on à accueillir l’instant, un renoncement à l’esprit 
« adulte » de sérieux. Par le mé3er et sa dialec3que de l’inten3on et du hasard, du corps et 
de l’esprit, il s’oppose à l’imaginaire technicien et prométhéen d’une civilisa3on 
contemporaine qui indexe la vie humaine au rythme et aux nécessités de la Technique. 
Chérissant les trésors du passé, accueillant le hasard et la beauté qui s’offre sans raison ni 
pourquoi, l’art d’Antoine Leperlier revendique « ce qui fait homme : le savoir de la mort qui 
rend heureux, tragique, énergique, affolé, et souverain rieur si l’on sait que l’on sait qu’il n’y a 
pas de vie sans la mort, sans la mort dans la vie, ou qu’on peut être à tout instant pris de 
panique à la vue de ce néant promis. À la vue, oui, consciente  ».  xii

Mikael Faujour 

Membre de l'Associa3on interna3onale des cri3ques d'art depuis 2018, Mikaël Faujour col-
labore avec Artension depuis 2014 et a également écrit pour Esprit, La Revue de la céramique 
et du verre, Ligeia et Camera. Il a dirigé un numéro d'Artension consacré à l'art en verre (« La 
vie en verre », 2020), préfacé la réédi3on de L'Empire du non-sens. L'art et la société techni-
cienne de Jacques Ellul aux édi3ons L'échappée (2021) et signe également ponctuellement 
des textes pour des ar3stes et des galeries.


Par ailleurs, journaliste indépendant, il collabore notamment avec Marianne, Le Monde di-
ploma$que, Reporterre, La Décroissance et a cofondé en 2014 le site libertaire et décroissant 
Le Comptoir (comptoir.org). 

 Revue surréaliste belge qui a intégré les membres de l’Interna3onale leiriste (1953-1975).i

 Cf. « Live in Your Head : When A{tudes Become Form » (Quand les a>tudes deviennent formes), ii

exposi3on-manifeste (1969). 

 Richard Sennei, Ce que sait la main. La culture de l’ar$sanat, trad. Pierre-Emmanuel Dauzat, Paris, iii

Albin Michel, 2010, p. 21

 Titre d’un recueil d’ar3cles du cri3que américain Harold Rosenberg paru en 1972 ; il décrit y le iv

processus selon lequel l’art devient toujours moins définissable : « Si tout ce que fait un ar3ste est de 
l’art et si tout peut être de l’art, alors la défini3on de l’art devient incertaine. Les œuvres ne se 
raiachent à aucun genre déterminé. »

http://comptoir.org/


 Pierre Cabanne, Entre$ens avec Marcel Duchamp, Paris, Allia, 2014, p. 41v

 Pier Paolo Pasolini, extrait de Poesia in forma di rosa, Garzan3, Milan, 1964, trad. Olivier Faviervi

 Jean-Claude Michéa, Le complexe d’Orphée. La gauche, les gens ordinaires et la religion du progrès, vii

Paris, Flammarion, 2014

 Cornélius Castoriadis, La Montée de l’insignifiance. Les Carrefours du labyrinthe 4, Paris, Points, viii

2007 [1996]

 Dominique Fernandez, L’art de raconter, Paris, Grasset, 2007ix

 Les vitraux du musée du Verre qui porte son nom, à Conches-en-Ouche, en sont la convaincante x

illustra3on.

 « En effet, le Temps [...] peut être comparé à un enfant [...] il représente l’innocence du Devenir et xi

toute la sagesse de Héraclite revient, par la compréhension de jeux d’opposi3ons et de 
contradic3ons, à accepter le fait que le monde ne tende pas vers un but (qu’il soit moral, religieux ou 
métaphysique). Si le sage doit s’inspirer de l’enfant, c’est parce que celui-ci aime, sans effort, la Vie 
(“la Nature” dirait Héraclite) et qu’il l’aime pour elle-même. […] le Temps finit toujours par gagner la 
par3e [...], puisque le Temps, pourrait-on dire, n’est qu’un enfant qui ne se rend pas compte de ce 
qu’il fait. À nous de choisir quel joueur nous voulons être : un adulte sérieux qui voit dans la mort 
quelque chose de drama3que, ou nous aussi un enfant, qui joue au jeu de la Vie avec la même joie 
que le Temps lui-même. Ce dernier est tout-puissant, et Héraclite parle d’ailleurs de sa “royauté”, 
puisqu’il est certain de gagner. Néanmoins, son adversaire peut être bon joueur, accepter la règle de 
ce jeu et même l’aimer ! Or, c’est précisément ce que fait l’enfant – en vérité parce qu’il manque de 
lucidité et ne prend pas conscience de la gravité de la mort, de la maladie et de la vieillesse. Et c’est 
en cela que réside ce que Héraclite appelle “la royauté” de l’enfant, non plus du Temps mais de celui 
qui joue contre lui, car l’homme a su, comme dirait Nietzsche, se métamorphoser, non pas en 
chameau ou en lion, mais en enfant, figure qui représente alors une saine innocence dont l’adulte 
ferait bien de s’inspirer », in « Nietzsche, Ainsi parlait Zarathoustra : retour sur “Les trois 
métamorphoses” », hips://iphilo.fr/2017/10/20/ainsi-parlait-zarathoustra-ou-les-trois-
metamorphoses-sylvain-por3er/  

 Jean-Philippe Domecq, Le Livre des jouissances, Paris, Pocket, 2017xii

https://iphilo.fr/2017/10/20/ainsi-parlait-zarathoustra-ou-les-trois-metamorphoses-sylvain-portier/
https://iphilo.fr/2017/10/20/ainsi-parlait-zarathoustra-ou-les-trois-metamorphoses-sylvain-portier/
https://iphilo.fr/2017/10/20/ainsi-parlait-zarathoustra-ou-les-trois-metamorphoses-sylvain-portier/

